
ВЕК

263

4 / 2025 ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX

Философия истории

Контент доступен по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 International License
The content is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License

© Счастливцев Р.А., 2025

СВЕРХЪЕСТЕСТВЕННАЯ УСТАНОВКА 
И ЕСТЕСТВЕННАЯ ПРИРОДА ЧЕЛОВЕКА

   ▄ Р.А. Счастливцев

Аннотация. В статье рассматривается происхождение и взаимодействие двух 
фундаментальных установок человеческого сознания: естественной и сверхъ-
естественной. Обе они изначально существовали в рамках обыденного сознания 
как две его неотъемлемые составляющие. Естественная установка, на первый 
взгляд, наследуется человеческой природой из животного мира в рамках практи-
ческой формы освоения окружающей среды с признанием очевидности существо-
вания материальных предметов и их свойств. Однако, приобретя способность 
к абстрактному мышлению, человек получил возможность определять и харак-
теризовать принципы, лежащие в основе мировоззрения. Последнее означало, 
что человек может выходить за пределы своей насущной предметности, есте-
ственной природы, т.е. за пределы естественной установки, представляя мир 
в целом. Человек оказывался в сверхприродном, сверхъестественном состоянии, 
что непосредственно следовало из его естественной сущности. Таким образом, 
сверхъестественная установка человеческого сознания является непосредствен-
ным продолжением его естественной установки.

Ключевые слова: сверхъестественная установка, естественная установка, рели-
гия, наука, обыденное сознание, мировоззрение

Для цитирования: Счастливцев Р.А. Сверхъестественная установка и естествен-
ная природа человека // Преподаватель XXI век. 2025. № 4. Часть 2. С. 263–270. 
DOI: 10.31862/2073-9613-2025-4-263-270

SUPERNATURAL ATTITUDE AND HUMAN NATURE

   ▄ R.A. Schastlivtsev

Abstract. The article examines the origin and interaction of two fundamental attitudes 
of human consciousness: natural and supernatural. Both of them originally existed 
within the framework of everyday consciousness as two of its integral components. 
At first glance, the natural attitude is inherited by human nature from the animal 
world within the framework of a practical form of environmental development 
with the recognition of the evidence of the existence of material objects and their 

УДК 130.2 
ББК 87.52 

5.6.5. Историография, источниковедение, методы исторического исследования

DOI: 10.31862/2073-9613-2025-4-263-270



4 / 2025

264

ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX
ВЕК

ФУНДАМЕНТАЛЬНАЯ НАУКА — ВУЗАМ

properties. However, having acquired the ability to think abstractly, a person gained 
the opportunity and the need to formulate a worldview. The latter meant that a 
person could go beyond their essential objectivity, their nature, that is, beyond the 
limits of their natural attitude, imagining the world as a whole. Thus, a person found 
themself in a supra-natural, supernatural state, which directly followed from their 
natural essence, that is, the supernatural attitude of human consciousness is a direct 
continuation of their natural attitude.

Keywords: supernatural attitude, natural attitude, religion, science, everyday 
consciousness, worldview

Cite as: Schastlivtsev R.A. Supernatural Attitude and Human Nature. Prepodavatel 
XXI vek. Russian Journal of Education. 2025, No. 4, part 2, pp. 263–270. 
DOI: 10.31862/2073-9613-2025-4-263-270

Мы привыкли, что наука основывается на аргументах, фактах, обоснованиях, тогда 
как религиозная вера иррациональна и бездоказательна. Однако за более чем двухты-
сячелетнюю историю богословия было сформулировано множество доказательств бы-
тия Божия, но нет ни одного доказательства существования научного мировоззрения. 
Разумеется, доказательств и обоснований отдельных положений конкретных наук ве-
ликое множество, поскольку без этого ни одно открытие не может считаться научным. 
Но обоснование положения, лежащего в основе научного мировоззрения, до сих пор 
остается проблематичным. Оно по умолчанию считается очевидным. Так ли это? 

Речь идет о так называемой естественной установке, на которой основывается 
не только наука, но и материализм и реализм. Впервые о естественной установке за-
говорил Эдмунд Гуссерль в работе «Идеи к чистой феноменологии и феноменологиче-
ской философии», опубликованной в 1913 г. [1, с. 74]. 

К естественной установке сознания мыслители обращались задолго до Э. Гуссер-
ля, но они, как правило, критиковали ее как форму обыденного сознания. В этом про-
явился естественный процесс развития разума. Этот процесс можно охарактеризовать 
как редукцию к основаниям (проблематизацию, концептуализацию, абстрагирование), 
вариантом которой является феноменологическая редукция в философии Э. Гуссерля. 

Критику естественной установки и непосредственно связанную с ней редукцию 
можно обнаружить у первых древнегреческих мыслителей. Фалес Милетский, его уче-
ники и последователи редуцировали многообразие мира к так называемому первона-
чалу (архе), первоэлементу (стихии), что является наиболее распространенной формой 
первичной философской редукции не только в греческой, но и во всей древней фило-
софии, например в Китае и в Индии. Проблема первоначала задает тон всей рационали-
стической редукции в философии и науке, поскольку методологически четко фиксирует 
глубинный смысл абстрактного мышления вообще, сводя последующее многообра-
зие к исходному единству и изменение к неизменному. При этом стихии (элементы) 
при всей своей кажущейся материальности могут рассматриваться как субстантиви-
рованные принципы, что позволяет использовать данный подход как в «чистой» науке 
(понятие элемента в химии), так и в более широком контексте интеллектуальной дея-
тельности (философии, литературе, искусстве).



ВЕК

265

4 / 2025 ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX

Философия истории

В древнегреческой философии редукционный принцип первоначала довольно бы-
стро был распространен на сферу идеального. Пифагор редуцировал материальный 
мир к числам, создав первый в истории философский фундамент математики и про-
демонстрировав тем самым редукционистский характер этой науки. Парменид провел 
наиболее радикальную редукцию всего сущего к бытию, которое он понимал предельно 
абстрактно: как вечное, бесконечное, единое, умопостигаемое и шарообразное начало. 
Радикализм этой концепции заключался в том, что истинное, реальное, умопостигаемое 
бытие противопоставлялось иллюзорному (несуществующему) чувственному миру.

Платон только на первый взгляд идет за Пифагором и Парменидом. Его эйдосы иде-
альны как высшие совершенства, не отрицающие, а венчающие и организующие мир 
вещей. Здесь уже проглядывают контуры будущей феноменологической редукции, бли-
же всего к которой из древних мыслителей подошел Аристотель. Он понимал, что ра-
дикальная редукция ведет к отрицанию самого объекта исследования, а следовательно, 
и само исследование теряет смысл. Поэтому формы (идеи) у него, в отличие от Плато-
на, неотделимы от вещей. В категориях Аристотеля не различимы мышление и бытие. 
При таком подходе сама редукция в значительной степени ставится под вопрос. 

Конечно, было бы неправильным говорить о существовавшем в античности строгом 
разделении материального и идеального. И числа Пифагора, и умопостигаемое бытие 
Парменида, и даже идеи Платона, «общепризнанного» родоначальника идеализма, ско-
рее всего имеет смысл трактовать как гипостазированные принципы. Даже атомы Де-
мокрита, материалистического антагониста (по Марксу) «идеалиста» Платона, имеют 
идеальный оттенок, поскольку, в соответствии с его точкой зрения, душа тоже состоит 
из атомов. Хотя атомная концепция (наряду с теорией элементов) — наиболее эври-
стичный подход в науке за всю ее историю.

Непосредственным предшественником Гуссерля, по его собственному признанию, 
можно считать Рене Декарта. В то же время Гуссерль критикует учение Декарта, проти-
вопоставляя себя ему и другим более древним мыслителям. Основная претензия со сто-
роны Гуссерля заключается в тотальном некритическом принятии естественной уста-
новки. Как и Гуссерль, Декарт пытался концептуализировать субъекта. Несомненно, 
некоторые аналоги абсолютного сомнения высказывались и до него, что неудивитель-
но, поскольку это вариант все того же редукционистского подхода. Сомневаясь во всем 
(прежде всего в бытии Бога, мира и себя), Декарт дает первый в новое время пример 
редукции естественной установки. Следующий шаг предельно близок феноменологии: 
во всем можно сомневаться, кроме самого сомнения, которое есть акт сознания, моего 
сознания, неотделимого от моего я. Я мыслю, следовательно, я существую. Я есть су-
ществование, то есть субстанция. И в этом месте Декарт расходится с Гуссерлем (точ-
нее, Гуссерль с Декартом), возвращаясь к естественной установке, признавая субстан-
циальность сознания и мира.

Однако между учениями Декарта и Гуссерля стоят взгляды Эммануила Канта,  зна-
менитый коперниканский поворот которого уже содержит в себе критику естествен-
ной установки. Кант отказывается от картезианской субстантивации как субъекта, так 
и объекта познания. Он становится зачинателем конструктивизма в теории познания — 
учения, согласно которому субъект познания создает, конструирует объект, используя 
свои познавательные способности. Среди последних главенствующее место занимают 
априорные формы, позволяющие субъекту различным образом концептуализировать 



4 / 2025

266

ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX
ВЕК

ФУНДАМЕНТАЛЬНАЯ НАУКА — ВУЗАМ

предметный мир. Вопрос о естественной установке, т.е. о бытии предметов объектив-
ного реального мира, важный для всей предшествующей интеллектуальной традиции, 
у Канта выливается в понятие вещи-в-себе, о которой ничего сказать нельзя, кроме того, 
что она вроде бы есть. Воздействие на нашу чувственность оказывает также совершен-
но неопределенный поток аффектации. Это всё, что Кант может сказать о реальности 
самой по себе. На трех уровнях субъект с помощью априорных форм конструирует зна-
ния о мире. На начальном уровне — уровне чувственности — с помощью пространства 
и времени возникают математические объекты, на следующем уровне — уровне рас-
судка — объекты физики. Третий уровень — уровень метафизики (философии), пред-
ставленный разумом, оказывается самым проблематичным. Декартовская проблема 
доказательства бытия Бога, мира и субъекта решается Кантом отрицательно. Данные 
метафизические объекты, по его мнению, не могут конструироваться разумом вслед-
ствие принципиальной оторванности последнего от чувственности. У Канта мы наблю-
даем и аналог будущей феноменологической редукции: редуцируется предметный мир, 
становящийся конструкциями сознания субъекта. 

Философский и научный редукционизм отличаются друг от друга именно в отноше-
нии естественной установки сознания. Философия служит своего рода связующим зве-
ном между религией, обыденным сознанием, наукой и искусством. Так же, как и наука, 
философия использует редукционистскую методологию, в основе которой лежит «усмо-
трение сущности» исследуемого явления. Однако в отличие от науки последняя не столь 
радикально объективистски подходит к предмету исследования. Она не противопостав-
ляет себя ему, как субъект объекту, а выстраивает диалог с ним. Поэтому возможна фило-
софия религии, языка, науки, искусства и т.д. Наука же, пытаясь очистить объект иссле-
дования от всего субъективного, сталкивается с непреодолимыми сложностями в сфере 
духовности, где субъективность имманентно присуща соответствующему явлению. Та-
кой подход порождает известное отношение науки к религиозно-мифологической сфере 
культуры, полностью отрицающий ее, трактующий как набор заблуждений, предрассуд-
ков, как следствие непросвещенности масс. В этом случае наука видит в них исключи-
тельно эстетическую ценность, рассматривая как произведения фольклора, литературы 
и искусства. Например, показательно в связи с этим отношение науки (искусствоведения) 
к иконам как к произведениям изобразительного искусства, имеющим исключительно 
эстетическое значение. Их место в музее, где они могут быть сохранены должным об-
разом. Религиозные аргументы, согласно которым икона не является изображением, а по-
нимается как своего рода священный посредник между миром, верующим и Богом, от-
рицаются (редуцируются) наукой как религиозное заблуждение.

Изначально естественная установка — фундамент обыденного мировоззрения. При-
чем это мировоззрение настолько сильно с ним срослось, что само стало основанием 
последующих, более сложных форм духовной культуры, таких как философия и на-
ука, которые унаследовали от обыденного сознания естественную установку. На пер-
вый взгляд, обыденное мировоззрение устроено довольно просто. Его фактически даже 
мировоззрением нельзя назвать. Этому препятствует глубинно-практический характер 
данной формы опыта — практического жизненного опыта, сформировавшегося в каче-
стве оптимального способа выживания в мире. Мировоззрению соответствует мини-
мально абстрактное представление о мире в целом. В повседневном опыте элементы 
подобных представлений содержатся в так называемой народной мудрости (фолькло-



ВЕК

267

4 / 2025 ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX

Философия истории

ре): в песнях, сказках, пословицах и поговорках. В них, правда, речь идет о некоторых 
одобряемых обществом этических моделях поведения. 

Если заглянуть более глубоко, то мы увидим неотрефлексированный мировоззрен-
ческий слой, в котором и располагается естественная установка. Ее сопровождает еще 
один мировоззренческий компонент — сверхъестественная установка. Эти две проти-
воположные установки прекрасно уживаются в рамках обыденного сознания благодаря 
крайне низкой степени теоретичности. 

Вообще повседневное мировоззрение можно рассматривать как своего рода «пла-
вильный котел» духовной культуры. Там рождаются, сосуществуют и впоследствии 
приобретают более сложные структуры практически все известные типы коллектив-
ной субъективности: мифология, религия, мораль, искусство, философия, наука. Об-
ретая свою специфическую форму, они продолжают нести в себе следы исходной, 
родовой принадлежности. Вот почему в науке мы можем найти следы религии, а в ре-
лигии — следы науки. 

Как действуют и взаимодействуют естественная и сверхъестественная установки 
на разных уровнях духовной культуры?

Как и любое культурное явление, эти две установки представляют собой социальные 
институции, т.е. устойчивые, повторяющиеся во времени функциональные обществен-
ные потребности. Они имеют довольно древние корни. Зачатки естественной установ-
ки можно обнаружить еще в поведении животных, выстраивающемся на основе есте-
ственных свойств окружающих предметов и среды в целом. 

Считается, что сверхъестественная установка является реализацией «естественно-
го» первобытного мифологического антропоморфизма, т.е. первичного нерефлексив-
ного субъективизма. Однако, как нам кажется, естественная установка тоже в значи-
тельной степени антропоморфна. А мифологическое мировоззрение опирается как раз 
на естественную установку.   

Религиозное сознание рассматривает присутствие Бога в мире как его (мира) фунда-
ментальное естественное состояние. Так, еще в первобытном мифологическом анимизме 
мир в целом и все существующие в нем объекты и явления представлялись естествен-
но одушевленными. В этом и состоял основной объяснительный принцип первобытного 
и древнего сознания. Фактически перед нами первое в истории применение естественной 
установки для объяснения мира в целом, поскольку последний не делился на естествен-
ную и сверхъестественную составляющие. Разнообразные видимые и невидимые суще-
ства, населяющие мифологический мир в представлениях различных народов, вполне 
естественно вписывались в их систему жизни, прежде всего повседневной.  

Причем на ранних этапах их нельзя даже было назвать духами. Леший, например, 
не дух, а «реальное» существо, охраняющее лес, наделенное для этого особыми спо-
собностями. Понятие или представление о сверхъестественном происходит в том числе 
от таких способностей, которые в основном не встречаются у людей. Мифологическое 
мировоззрение не просто одушевляет мир, но и наполняет его «промежуточными» су-
ществами-посредниками, заполняющие своего рода «гносеологические пустоты», обес-
печивая единство мира, что является основным принципом любого типа мировоззрения. 
Если что-то происходит, то это кто-то делает — вот основной антропоморфический прин-
цип мифологического объяснения. Мифологическое сознание не терпит «пустоты» и лю-
бое явление, любой «случайный стук» порождает издающий этот звук соответствующее 



4 / 2025

268

ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX
ВЕК

ФУНДАМЕНТАЛЬНАЯ НАУКА — ВУЗАМ

существо.  Герои или полубоги представляют собой яркий пример такого связующего 
звена между богами и людьми. Здесь присутствует и распределение сверхъестественных 
способностей: от нулевых — у простых людей до максимальных — у богов. 

Почему люди в прошлом, да зачастую и в настоящем верили и верят в существование 
«невидимых» существ, начиная с духов первобытного анимизма и заканчивая единым 
Богом развитого монотеизма (иудаизм, христианство, ислам)? Этим вопросом задаются 
исследователи с античных времен до наших дней. Например, Паскаль Буайе в книге 
«Объясняя религию. Природа религиозного мышления» [2] пишет о том, что «аргумент 
невидимости» выглядит несколько странным, поскольку в науке признается существо-
вание невидимых сил: гравитации, электричества, магнетизма. В то же время религиоз-
ное сознание может чувственно фиксировать действие божества.   

Сверхъестественная установка рождается из того же обыденного сознания, что и на-
ука, только из другой, «теоретической» его части. Основу последнего составляет есте-
ственная установка, в свою очередь базирующаяся на наглядно-чувственной практике 
и здравом смысле. Как только обыденное сознание поднимается над сугубо практиче-
ской  ориентацией, оно теряет свое основание. Осознавая, что практического опыта 
естественной установки не хватает для объяснения мира, обыденное сознание выходит 
за его пределы, обращаясь к опыту сверхъестественному. 

Проблема сверхъестественного возникла в античной философской мысли [3]. С это-
го времени до наших дней научно-философская традиция исследования сверхъесте-
ственного основывается на идеалах просвещения. Содержательно эта традиция при-
водит, с одной стороны, к атеизму, например у Ричарда Докинза [4], согласно которому 
сверхъ естественное, точнее сверхъестественные существа, представляет собой вымы-
сел непросвещенного сознания. Недостаток знаний, бессилие и страх перед непонят-
ными силами природы, которые кажутся разумно необъяснимыми, заставляют челове-
ка представлять «несуществующих существ», производящих эти явления по принципу: 
если что-то происходит, то это кто-то делает. 

С другой стороны, научно-философская традиция порождает «естественную теоло-
гию», например у Дэвида Юма [5] или Эммануила Канта [6], в рамках которой религия 
рассматривается как «естественная» способность человека, восходящая к нравственно-
сти. Особое место в понимании религии и сверхъестественного занимает философия 
Георга Гегеля. Для него религиозная (сверхъестественная) установка представляет собой 
высшую форму проявления абсолютного духа, во многом тождественную философии [7].

Заметим, что «сверхъестественность» изначально присуща человеческой природе. 
Именно сверхживотная, сверхприродная, «сверхъестественная» сущность человека 
заставляет его придавать ей объективные, «независимые» от него формы. Эта «свер-
хъестественность» человеческого существа проявляется и в самой сверхактивной 
деятельности человека, и в его абстрактном сверхмышлении, и в сверхчувственности, 
сверхэмоциональности, сверхагрессии и сверхлюбви. Человек поднимается над  своей 
природной сущностью, естеством и оказывается сверхъестественным существом, 
дистанцируясь, абстрагируясь не только от мира, но и от себя самого. Но в этой свер-
хъестественности и состоит естественная установка, позволяющая человеческому со-
знанию конструировать «независимые» от нее, естественные и сверхъестественные 
объекты. Сверхъестественная установка функционирует, таким образом, в рамках 
широко понятой естественной установки.



ВЕК

269

4 / 2025 ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX

Философия истории

Образованный, разумно мыслящий человек, обязательный сторонник естественной 
установки (реалист, материалист, атеист) не подозревает, что сверхъестественное не-
обходимо порождается его рациональным абстрактным мышлением.

Абстрактное мышление порождает устойчивые понятия и образы. Последние сразу 
же становятся материалом для воображения. Естественная установка работает на ин-
туитивном уровне, прежде всего на уровне восприятия уже дается объект. С очевидно-
стью естественной установки связана сложность ее обоснования.

   До сих пор остается дискуссионным вопрос о природе и происхождении свер-
хъестественного. Натуралистический научный рационализм трактует его как рудимент, 
«остаток» деятельности разума, всё, что осталось в тени (случайно или временно), ког-
да свет разума пронизывал мир, превращая его в истину. Следовательно, естественная 
установка при этом подходе отождествляется с разумом. В то же время она порождается 
здравым смыслом. В итоге разум через естественную установку смыкается со здравым 
смыслом, что во многом неприемлемо для разума, который принципиально противопо-
ставляет себя последнему.

Сверхъестественная и естественная установки, таким образом, переходят друг в дру-
га. В рамках обыденного сознания они сосуществуют достаточно органично. Религи-
озное сознание представляет собой крайнюю степень реализации сверхъестественной 
установки. Причем внутри ее тоже есть градации: теизм, пантеизм, деизм, итсизм, аг-
ностицизм.   

Теизм предполагает полное принятие божественного: Бог является высшим все-
могущим совершенным существом, он создал мир и им управляет. Важное значение 
имеет личная связь верующего с Богом. Первый убежден, что Бог управляет его жиз-
нью и с ним происходит непосредственное или опосредованное общение. Существо-
вание Бога для верующего очевидно, однако он регулярно находит разнообразные 
подтверждения этого. Последние одновременно служат в качестве форм общения 
с Богом. Теизм восходит к древнейшим формам мифологического мышления, в ко-
торых еще трудно найти полноценное понятие сверхъестественного. Отсюда и про-
исходит представление о Боге как существе. Первичные подобные существа еще 
не обладали полноценными сверхъестественными свойствами. Они обладали неко-
торыми магическими способностями, позволяющими «управлять» соответствующей 
локацией: лесом, водой, горами. Представление о магическом как ранний вариант 
сверхъестественного рождается из изначально присутствующего в психике человека 
«смешении» идеального и материального.

Пантеизм также одна из древнейших форм представления сверхъестественного, 
но в ней усиливается влияние естественной установки, проявляющееся в слиянии боже-
ственного начала с миром. На ранних этапах развития человеческой культуры пантеизм 
доминировал, так как представлял (и представляет) естественную тенденцию антропо-
морфного одушевления мира. Сверхъестественное при этом подходе не персонифициро-
вано, а «растворено» в природе, т.е. представляет собой ее существенное свойство. 

В деизме, агностицизме, итсизме (признание существования неопределенного боже-
ственного начала в мире) сверхъестественная установка стремится к нулю. 

Нулевая религиозность представлена апатеизмом, когда человек просто не задается 
вопросом о сверхъестественном. 

Религиозностью с отрицательным знаком можно назвать атеизм. 



4 / 2025

270

ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX
ВЕК

ФУНДАМЕНТАЛЬНАЯ НАУКА — ВУЗАМ

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ

1. Гуссерль Э. Идеи к чистой феноменологии и феноменологической философии. Кн. 1: Общее 
введение в чистую феноменологию / пер. с нем. А.В. Михайлова.  М.: Дом интеллектуал. 
кн.; CEU Press, 1999. 332 с.

2. Буайе П. Объясняя религию. Природа религиозного мышления / пер. с фр. М. Десятовой. 
М.: Альпина нон-фикшн, 2017. 494 с. 

3. Цицерон Марк Туллий. О природе богов. Тускуланские беседы. Речи / пер с лат. С. Блажеев-
ского, М. Гаспарова, В. Горенштейна. СПб.: Азбука, 2022. 990 с. 

4. Докинз Р. Бог как иллюзия / пер. с англ. Н. Смелкова. СПб.: Азбука, 2013. 509 с.
5. Юм Д. Диалоги о естественной религии / пер. с англ. С. Роговина. М.: УРСС, 2008. 193 с.
6. Кант И. Религия в пределах только разума / пер. с нем. Н.М. Соколова. 2-е изд. М.: URSS, 

2011. 231 с.
7. Гегель Г.В.Ф. Философия религии: в 2 т. Т. 1 / пер. с нем. М.И. Левиной. М.: Мысль, 1975. 532 с.

REFERENCES

1. Gusserl E. Idei k chistoj fenomenologii i fenomenologicheskoj filosofii. Kn. 1: Obshchee vvedenie 
v chistujy fenomenologiju [Ideas Towards a Pure Phenomenology and Phenomenological 
Philosophy. Book 1: General Introduction to Pure Phenomenology], trans. from German 
by A.V. Mikhajlov. Moscow, Dom Intellektualnoj Knigi; CEU Press, 1999, 332 p. (in Russ.)

2. Buaje P. Objasnjaja religiju. Priroda religioznogo myshlenija [Explaining Religion. The Nature of 
Religious Thought], transl. from French by M. Desyatova. Moscow, Alpina non-fikshn, 
2017, 494 p. (in Russ.)

3. Ciceron M.T. O prirode bogov. Tuskulanskie besedy. Rechi [On the Nature of the Gods. Tusculan 
Discourses. Speeches], transl. from Latin by S. Blazheevskij, M. Gasparov, V. Gorenshtejn. 
St. Peterburg, Azbuka, 2022. 990 p. (in Russ.)

4. Dokinz R. Bog kak illjuzija [God as an Illusion], transl. from English by N. Smelkov. St. Petersburg, 
Azbuka, 2013, 509 p. (in Russ.)

5. Jum D. Dialogi o estestvennoj religii [Dialogues on Natural Religion], transl. from English 
by S. Rogovin. Moscow, URSS, 2008, 193 p. (in Russ.)

6. Kant I. Religija v predelah tolko razuma [Religion within the Limits of Reason Alone], transl. from 
German by N.M. Sokolov. Moscow, URSS, 2011, 231 p. (in Russ.)

7. Gegel G.V.F. Filosofija religii, v 2 t., t. 1 [Philosophy of Religion, in 2 vols., vol. 1], transl. from 
German by M.I. Levina. Moscow, Mysl, 1975, 532 p.  (in Russ.)

Счастливцев Роман Алексеевич, кандидат философских наук, доцент, кафедра философии, Ин-
ститут социально-гуманитарного образования, Московский педагогический государственный 
университет, ra.schastlivtsev@mpgu.su, r.schast1@gmail.com  

Roman A. Schastlivtsev, PhD in Philosophy, Assistant Professor, Philosophy Department, Institute of Social 
and Humanitarian Education, Moscow Pedagogical State University, ra.schastlivtsev@mpgu.su, 
r.schast1@gmail.com

Статья поступила в редакцию 28.03.2025. Принята к публикации 25.09.2025
The paper was submitted 28.03.2025. Accepted for publication 25.09.2025


