
4 / 2025

314

ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX
ВЕК

ФУНДАМЕНТАЛЬНАЯ НАУКА — ВУЗАМ

Контент доступен по лицензии Creative Commons Attribution 4.0 International License
The content is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License

© Арнаутова Ю.Е., 2025

ПАХОМИАНСКИЕ МОНАСТЫРИ: 
к вопросу о происхождении трудовой этики 
средневекового западного монашества

   ▄ Ю.Е. Арнаутова

Аннотация. Христианская трудовая этика, преодолевающая свойственное ан-
тичному обществу социально обусловленное предубеждение против физического 
труда как недостойного свободного и благородного человека занятия и повлияв-
шая на все развитие западноевропейской цивилизации, зарождается в лоне мона-
шеской культуры. В статье рассматривается ранний этап этого процесса, ког-
да в IV–VI столетиях сама идея «работать своими руками» (operantur monachi 
manibus suis) становится отличительным признаком монашества, получает ре-
лигиозное обоснование и канонизируется нормативной традицией. Исторические 
истоки западноевропейского типа монашеской общины как общежития (koinos 
bios, vita commmunis), где экономическая общность имущества являет собой ос-
нову и постоянное доказательство религиозной общности, лежат на Востоке: 
это монастыри св. Пахомия (ум. ок. 346/48) в Египте. Организованный труд 
монахов полностью обеспечивал их существование и типологически маркировал 
переход от свободных колоний анахоретов к живущим по уставу и в подчинении 
аббату монастырям. Аврелий Августин и Иоанн Кассиан, на  рубеже V в. изучав-
шие успешный опыт пахомианских общин, привнесли его на Запад, связав с ново-
заветным образцом из жизни первых христиан — иерусалимской «апостольской» 
общиной I в., где верующие живут как одно сердце и одна душа, вместе молятся, 
трудятся и помогают нуждающимся (Деян. 4:32–35). На основании подробного 
анализа Правила Пахомия (Regula s.  Pachomii) в латинском переводе Иеронима, 
трактатов Августина «О труде монахов» (“De opere monachorum”) и Кассиана 
«О правилах общежительных монастырей» (“De coenobiorum institutis”) автор 
показывает, как физический труд из экономической необходимости в пахомиан-
ских общинах превращается в ценностную установку специфической групповой 
культуры западного монашества. Он получает теологическое обоснование апо-
стольским наставлением работать своими собственными руками (1 Фес. 4:11; 
2 Фес 3: 7–10) и осмысляется в важнейших для христианина категориях сми-
рения, братской любви и спасения, реализуемых в условиях коллективной жизни 
по уставу. С подобной аргументацией требование физического труда для мона-
хов включается во все монашеские правила V–VI вв. и превращается в этическую 
норму, в контексте которой впервые в истории само понятие физический труд 
(labor manuum, opus servile) утрачивает пейоративный характер и становится 
добродетелью.

УДК 93/94
ББК 63.3(0)4 

5.6.2. Всеобщая история

DOI: 10.31862/2073-9613-2025-4-314-326



ВЕК

315

4 / 2025 ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX

Социальная и культурная история

Ключевые слова: общежительное монашество, монастырь, монашеские прави-
ла (regula), физический труд (labor manuum), трудовая этика, Пахомий Великий, 
Августин, Кассиан

Для цитирования: Арнаутова Ю.Е. Пахомианские монастыри: к вопросу о происхожде-
нии трудовой этики средневекового западного монашества // Преподаватель XXI век. 2025. 
№ 4. Часть 2. С. 314–326. DOI: 10.31862/2073-9613-2025-4-314-326

PACHOMIAN MONASTERIES: On the Origins of the Work Ethic 
in Western Medieval Monasticism

   ▄ Yu.Е. Arnautova

Abstract. The Christian work ethic, which overcame the socially conditioned 
prejudice of ancient society against manual labor as unworthy of a free and noble 
person and which shaped the entire development of Western European civilization, 
originated within the framework of monastic culture. This article examines 
the early stage of this process, in the 4th to 6th centuries, when the very idea 
of “working with one’s own hands” (operantur monachi manibus suis) became a 
distinctive mark of monasticism, received religious justification, and was canonized 
in normative tradition. The historical roots of the Western European model of the 
monastic community as a vita commmunis (koinos bios), where economic sharing 
of property serves as the foundation and ongoing expression of religious unity, lie 
in the East — in the monasteries of Saint Pachomius (d. ca. 346/348) in Egypt. The 
organized labor of the monks fully sustained their way of life and typologically 
marked the shift from free colonies of anchorites to monasteries governed by a 
rule (regula) and subject to an abbot. Augustine of Hippo and John Cassian, at the 
turn of the 5th century, studied the successful model of the Pachomian communities 
and brought it to the West, linking it with the New Testament example of the early 
Christian apostolic community in 1st-century Jerusalem, where the faithful lived 
“with one heart and soul,” prayed together, labored together and helped the needy 
(Acts 4:32–35). Based on a detailed analysis of The Rule of Pachomius (Regula 
S. Pachomii) in Jerome’s Latin translation, Augustine’s treatise “On the Work of 
Monks” (“De opere monachorum”), and Cassian’s “Institutes of the Coenobitic 
Monasteries” (“De institutis coenobiorum”), the article shows how physical labor, 
initially a matter of economic necessity in Pachomian communities, was transformed 
into a value-oriented imperative of a distinct group culture in Western monasticism. 
This labor receives theological grounding in the apostolic exhortation to “work 
with your own hands” (1 Thess. 4:11; 2 Thess. 3:7–10) and is interpreted through 
key Christian categories — humility, fraternal love, salvation — as realized in 
the context of collective life under a rule. With this kind of argumentation, the 
requirement of physical labor is integrated into all monastic rules of the 5th–6th 
centuries and becomes the ethical norm within which, for the first time in history, 
the very concept of manual labor (labor manuum, opus servile) loses its pejorative 
meaning and is transformed into a virtue.

Keywords: cenobitic monasticism, monastery, monastic rules (regula), physical labor 
(labor manuum), work ethic, Pachomius the Great, Augustine, Cassian



4 / 2025

316

ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX
ВЕК

ФУНДАМЕНТАЛЬНАЯ НАУКА — ВУЗАМ

Cite as: Arnautova Yu.Е. Pachomian Monasteries: On the Origins of the Work Ethic in Western 
Medieval Monasticism. Prepodavatel XXI vek. Russian Journal of Education. 2025, No. 4, part 2, 
pp. 314–326. DOI: 10.31862/2073-9613-2025-4-314-326

«…Только тогда монахи настоящие, если живут от труда рук своих, как отцы наши 
и апостолы»1. Эта цитата из правила Бенедикта Нурсийского (Regula sancti Benedicti, 
ок. 540 г.) навсегда определила расхожее представление о средневековом монаше-
стве. Действительно, несмотря на то что требование физического труда (labor / opus 
manuum) содержали все без исключения монашеские правила, именно Бенедикт при-
дал ему статус спиритуальной ценности, равнозначной участию в литургии и медита-
тивному душеспасительному чтению (lectio divina): в определенные часы между бого-
служениями братья должны быть заняты либо чтением, либо физическим трудом. Так 
монастырское время следует ритму ora et labora — «молись и трудись», — где молит-
ва и труд, физический и интеллектуальный, сменяют и дополняют друг  друга. П осле 
церковной реформы Людовика Благочестивого 816–817 гг. бенедиктинский устав 
становится обязательным для всех монашеских общин Франкской империи, поэтому 
вплоть до появления нищенствующих орденов в XIII в. западное монашество — это 
монашество бенедиктинское. Оно оказало масштабное воздействие на все развитие 
западноевропейской цивилизации в области как духовной, так и материальной куль-
туры. Предметом данной статьи будет лишь один аспект этого влияния — изменение 
отношения к физическому труду и формирование христианской трудовой этики, пре-
одолевающей социально обусловленное предубеждение против него как недостойно-
го свободного и благородного человека занятия. Это обширная и достаточно популяр-
ная в историографии тема, поэтому я сосредоточусь лишь на небольшом и наименее 
изученном ее фрагменте из эпохи «отцов (монашества) и апостолов» — на проникно-
вении в монашескую культуру и нормативную традицию самой идеи необходимости 
физического труда в IV–VI столетиях.

Истоки западноевропейского типа монашеской общины как общежития (koinos bios, 
vita commmunis), где экономическая общность имущества являет собой основу и посто-
янное доказательство религиозной общности, единомыслия, лежат на Востоке. Самый 
ранний в истории пример такого общежития — монастыри Пахомия Великого в Верхнем 
Египте, в т.н. Фиваиде2. Задолго до появления бенедиктинского монашества, еще в пер-
вой трети IV в., он основал в Тавене на Ниле общину, где монахи жили вместе под руко-
водством одного аббата и время распределялось между молитвами и физическим трудом. 
Пахомий был первым, кто дал монашеству регламент повседневной жизни, собственное 
правило — regula. Не случайно легенда утверждает, что он получил его записанным 
на скрижали прямо из рук ангела.  Авторство Пахомия в данном случае условно. Извест-
но, что это многоэтапный коллективный труд, продолженный его учениками и преемни-
ками, существовавший во множестве рукописей и версий. На Западе он стал известен 
благодаря переводу на латинский язык Иеронимом Стридонским около 404 г. и оказал 

1 Regula s. Benedicti. Cap. 48:7: …quia tunc vere monachi sunt si labore manuum suarum vivunt, sicut et patres nostri 
et apostoli [1]. 

2 Многочисленные версии жития св. Пахомия и другие источники из его круга были введены в научный оборот 
только в середине XX в. Публикацию и наиболее полный их анализ см.: [2].



ВЕК

317

4 / 2025 ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX

Социальная и культурная история

существенное влияние на всю последующую нормативную традицию монашества3 
как в практическом отношении организации жизни, так и в идейном: Пахомий требовал 
от монахов безусловного послушания и подавления всякого своеволия. Этот принцип лег 
потом в основу одного из трех «классических» монашеских обетов — oboedientia, по-
слушание аббату, через которого Бог указывает монаху свою волю и ведет к духовному 
совершенству (perfectio).

Пахомианский монастырь — это окруженное невысокой стеной скопление хижин 
(domus), возглавляемых препозитом (praepositus domus), в которых селились группами, 
в соответствии с родом занятий, земледельцы и ремесленники. Препозит для каждого 
«дома» был вторым после аббата лицом и непосредственным его главой. Он занимался 
буквально всем: от духовного воспитания и дисциплинарного контроля до обеспечения 
монахов одеждой, руководства их работами и всеми передвижениями как внутри, так и вне 
монастыря. В обители имелись также отдельные помещения для молитвенных собраний, 
общей трапезы, для больных и гостей, кухня и пекарня, кладовые для продуктов, одеж-
ды и инвентаря, для сырья и готовой продукции. Вне монастырских стен располагались 
сады, огороды и поля для возделывания хлеба4. Из Правила Пахомия можно заключить, 
что литургия, тогда еще малоразвитая (евхаристическая месса служилась раз в неделю 
приходящим священником), не играла в жизни общины такой же всепоглощающей роли, 
как у монашества средневекового. Шесть раз в день свершалась общая молитва, которую 
нельзя было пропускать: если монах «находится на корабле, в монастыре, в поле, в пути 
или в каком-либо служении, пусть не пренебрегает временем молитвы и псалмопения»5. 
Два раза в неделю следовали наставления аббата в Священном писании, которые пре-
позиты разбирали и обсуждали потом со своими подопечными. За исключением мо-
литвословий, остальное время посвящалось физическому труду, в нем участвовали все 
трудоспособные члены общины: «Если дан сигнал, чтобы выходили на работу, препозит 
выводит их, и в монастыре не остается никого, кроме тех, кому повелел Отец»6. 

В отличие от последующих монашеских уставов, Правило Пахомия содержит край-
не мало общих, обоснованных апостольскими посланиями, дидактических рассужде-
ний о пользе труда для души монахов. Апостольская трудовая этика проникает в мона-
шескую жизнь позднее, как я покажу далее. Пока же мы имеем дело с самым первым 
и не совсем аутентичным правилом, а главное, сельскохозяйственные продукты и ре-
месленные изделия, часть которых шла на продажу, в самом прямом смысле составляли 
единственную основу жизнеобеспечения общины, так что физический труд был для нее 
не столько формой аскезы или подражания апостолам, как довольно скоро будет учить 
Аврелий Августин, сколько жизненной необходимостью. Его подробная, но не всегда 
последовательная регламентация свидетельствует о том, что Правило Пахомия фикси-
рует сложившуюся практику, а не предваряет ее, и в этом отношении может считаться 
вполне достоверным источником о повседневной жизни монахов. 

Поясняя организационную структуру монастыря, Иероним в Прологе (Praefatio) к пере-
воду Правила отмечает, что «братьев одного ремесла селили в одном доме и они считались 

3 Regula s. Pachomii [3]. Далее при цитировании: RP и номер главы.
4 Об организации и разделении труда в общине Пахомия см.: [2, т. 2, с. 230–233]. 
5 RP 142: Et si in navi fuerit, et in monasterio, et in agro, et in itinere, et in quolibet ministerio, orandi et psallendi 

tempora non praetermittat. О воскресной службе, порядке молений и катехизации: RP 14, 155, 156, 186. 
6 RP 58: Si signum datum fuerit, ut egrediantur ad opus, Praepositus antecedet eos; et nullus in monasterio remanebit, 

nisi is cui Pater praeceperit. 



4 / 2025

318

ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX
ВЕК

ФУНДАМЕНТАЛЬНАЯ НАУКА — ВУЗАМ

как одна семья: например, те, кто ткал лен или плел циновки, портные, плотники, сукон-
щики, башмачники». Всякий «дом» управлялся собственным препозитом, который ежене-
дельно отчитывался «отцу» (ad Рatrem monasterii) о произведенной продукции или объеме 
работ и получал новое задание7. Хозяйственная жизнь общины была тщательно организо-
вана: «дома» по очереди несли недельные службы, своего рода дежурства, в разных сферах 
деятельности (in hebdomadarum ministerio sibi succedant per ordinem8), существовали нор-
мы выработки, а продукции велся подробный учет9. Принцип назначать группе монахов 
определенное послушание на неделю (hebdomas, septimana), после чего сменять их другой 
группой, позаимствовали потом авторы многих правил. У Бенедикта дежурившие на кухне 
и в рефектории монахи так и назывались — septimarii, hebdomarii10. 

Упоминаемые Правилом Пахомия ремесленники обеспечивали почти все внутренние 
потребности монастыря в тканях, одежде и обуви; кожаные сандалии (gallica) как вещь 
дорогая на ночь запирались вместе с не менее ценными железными рабочими инстру-
ментами (ferramentum)11. Важную статью производства (судя по количеству посвящен-
ных ему глав) составляли плетеные изделия из вымоченного и расщепленного трост-
ника, пальмовых ветвей и листьев. Разнообразные циновки, корзины, веревки были, 
видимо, основным рыночным товаром для общины. За сбор, приготовление, хранение 
и выдачу сырья для них отвечал назначаемый в дежурном «доме» монах — minister 
hebdomadis, или hebdomadarius: «Никто не делит тростника для витья веревок, кроме 
несущего недельную службу», а если тот занят чем-то важным, следует ожидать распо-
ряжения вышестоящего12. С вечера hebdomadarius выяснял, сколько и какого материала 
нужно для работы каждому «дому», по утрам спрашивал аббата о предстоящих на день 
занятиях и количестве людей, которых необходимо вывести в поле, выяснял у монахов, 
кому чего недостает13. Но самостоятельно брать при необходимости дополнительное 
сырье он не мог: «Пальмовых листьев, из которых плетут корзины, своим правом взять 
не может никто, кроме того, кому доверены пальмы». «Ответственный за пальмы» (qui 
super palmas est) упоминается также в запрете есть финики прежде братьев14. Были 
и другие ответственные (видимо, на постоянной основе) лица, прежде всего садовники: 
«Никто не берет овощи из огорода, если не получил их от садовника»15. В Правиле упо-
мянуты также пастухи (armentarii) и погонщики волов (bubulci). Им, наряду с организо-
ванно идущими на работу в поле монахами (agricoli), разрешалось в виде исключения 

7 RP 6: Fratres ejusdem artis in unam domum sub uno Praeposito congregantur: verbi gratia, ut qui texunt lina sint 
pariter; qui mattas, in unam reputantur familiam; sarcinatores, carpentarii, fullones, gallicarii seorsum a suis praepositis 
gubernantur: et per singulas hebdomadas ratiocinia operum suorum ad Patrem monasterii referunt. 

8 PR Prologus 2.
9 Об учете продукции препозитом и ежегодном его отчете аббату: RP 27, 146, 147; о нормах выработки: RP 177.
10 Regula s. Benedicti. Cap. 35 [1].
11 RP 66: Cum ad domus suas pervenerunt, ferramenta quibus opus fecerunt, et gallicas tradent ei, qui secundus est 

post Praepositum domus; et ille inferet ea vespere in cellulam separatam, ibique concludet. 
12 RP 12: Nullus dividet juncos ad texendos funiculos praeter eum qui ministrat hebdomadae; et si ille justo opere 

detentus est, majoris imperium praestolabitur. 
13 RP 25: Post orationes matutinas minister hebdomadis, cui hoc opus fuerit injunctum, interrogabit principem monas-

terii de singulis rebus, quas necessarias putat; et quanti exire debeant operarii in agrum. Et juxta illius jussionem circu-
mibit singulas domos, et discet quid unusquisque habeat necessarium; RP 26: Si mattas operabuntur, interrogatur minister 
ad vesperum Praepositos domorum singularum, quibus juncorum singulis domibus necessarium sit; et sic infundet juncos, 
et mane per ordinem unicuique tribuet. Et si mane viderit aliis quoque juncis opus esse, infundet eos, et ad singulas domos 
perferet tamdiu, donec signum vescendi increpet. См. также RP 145. 

14 RP 74: Palmarum folia, ex quibus texuntur sportae, nemo suo jure tollet, absque eo cui palmae creditae sunt; RP 77: 
Qui super palmas est non comedet de fructibus earum, nisi prius fratres comederint. 

15 RP 73: Nullus de horto tollat olera, nisi ab hortulano acceperit. 



ВЕК

319

4 / 2025 ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX

Социальная и культурная история

выходить за пределы монастыря, в деревню, «если не посланы», т.е. без специального 
разрешения или предписания аббата16. 

Другой и, пожалуй, главный, вид деятельности пахомианских монахов — сельскохо-
зяйственные работы, обеспечивающие монастырь продуктами. Из Правила неясно, за-
креплялись ли они за определенными «домами», как в случае ремесленного производ-
ства, или недельные дежурства «домов» чередовались. Можно предположить, что в сезон 
полевых работ, не терпящих отлагательства, или сбора урожая винограда, яблок, фиников 
община могла выходить в полном составе. О том, что эти плоды, наряду с овощами17, 
входили в рацион монахов и, возможно, были предметом небольшой торговли, мы узнаем 
из  гл. 78 Правила: если приказано собирать плоды пальмовых деревьев, то препозит раз-
решает каждому прямо на месте немного ими полакомиться, однако найденные упавшие 
яблоки есть не положено, их подбирают и складывают у корней деревьев, а свою долю 
все получают потом одновременно18. И пусть «никто не смеет вопреки заведенному по-
рядку есть виноград или колосья, которые еще не созрели, и никто по отдельности не ест 
от всего, что растет в поле или фруктовом саду, прежде чем это не будет предложено всем 
братьям»19. Работа в поле (opera in agros) прямо называется или подразумевается во мно-
гих главах Правила20. Разумеется, она была тяжелой, и те, кто весь день трудился под па-
лящим египетским солнцем, освобождались от вечернего богослужения: «Если кто-либо 
придет снаружи (de foris, т.е. с территории за монастырскими стенами), где он работал 
в жару, и не может пойти вместе с другими братьями на молитву, его не заставляют»21.

Вся жизнь монастыря подчинялась строгой дисциплине. Без приказания препозита 
«никто не выполняет какой-либо работы — ни носить воду, ни даже вить веревку»22. Под-
чинение старшим по положению, subjectio, также станет константой всех последующих 
монашеских уставов. Но, следует подчеркнуть, работы назначались соразмерно с силами 
каждого, и Правило Пахомия предупреждало от чрезмерной нагрузки: «Не следует за-
ставлять братьев выполнять больше работы, но пусть умеренный труд побуждает всех 
к старанию»23. Бенедикт Нурсийский распространит потом принцип умеренности, dis-
cretio, на все сферы жизни общины и, что важно, на любые формы аскетического само-
ограничения, что немало поспособствует популярности его устава. К дисциплинарным 
следует отнести ти присутствующие у Пахомия в нескольких главах предписания о том, 
что все занятия должны проходить в молчании и сопровождаться размышлениями о Бо-
жественном. Равно как и по дороге на работу монахи «не  разговаривают друг с другом, 

16 RP 108: In villam nullus vadat nisi missus, exceptis armentariis, et bubulcis, et agricolis. О наличии в хозяйстве 
ослов свидетельствует RP 110.

17 RP 73, 80.
18 RP 78: Si jussi fuerint palmarum fructus colligere, praepositus colligentium dabit in eodem loco singulis ad ves-

cendum modica: et cum ad monasterium venerint, inter caeteros fratres partes suas accipient. Si autem invenerint sub 
arboribus poma cecidisse, comedere non audebunt, sed reperta in transitu juxta radices arborum collocabunt. Ipse quoque, 
qui caeteris colligentibus distribuit, gustare non poterit; sed portabit ad dispensatorem, qui cum caeteris dederit fratribus, 
et ipsi tribuat partem suam. 

19 RP 75: Nullus uvas aut spicas adhuc immaturas comedere audeat praeter ordinem disciplinae: et omnino de omnibus 
quae in agro sunt, vel in pomariis, nemo comedat separatim, antequam cunctis fratribus pariter exhibeantur. 

20 RP 58, 59, 64, 66, 75, 80, 84, 142, 152, 185.
21 RP 187: Si quis de foris venerit, et aestu laboraverit, aliique fratres orationem celebraverint; si ire non potest, non 

cogetur. Вечером полагалось прочитывать по шесть молитв и пропевать по шесть псалмов: RP 155.
22 RP 123: Nemo quidquam operis faciet, nec scyphos plenos aqua circumferet, nec funiculum quidem torquebit, nisi 

Praepositus jusserit. 
23 RP 179: Ne plus operis fratres compellantur facere: sed moderatus labor omnes ad operandum provocet.



4 / 2025

320

ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX
ВЕК

ФУНДАМЕНТАЛЬНАЯ НАУКА — ВУЗАМ

но каждый пусть размышляет о чем-нибудь из Писания»24. И когда смешивают муку 
с водой, замешивают тесто, пекут хлеб, «пусть хранят молчание или будут только петь 
что-нибудь из Псалмов и Писания»25. Запрет мирских разговоров в монастыре и рекомен-
дация сопровождать всякий труд и всякий путь псалмопением, впервые сформулирован-
ные Пахомием, также станут общим принципом монашеской жизни и будут доведены 
до совершенства в эпоху клюнийской монашеской реформы, когда предпочтительным 
станет язык жестов, а количество ежедневно пропеваемых псалмов возрастет до 215, тог-
да как Правило Бенедикта Нурсийского требовало всего 38 [4, с. 286–290].

Как видим, монахи пахомианских монастырей работали в своем хозяйстве сами: соби-
рали дрова, носили воду, пекли хлеб, обрабатывали поля, сады и виноградники. Они обес-
печивали себя продуктами ремесленного производства и даже торговали, для чего име-
лись корабли и лодки, на которых монастырские товары отправлялись для продажи 
в Александрию или в другие города, а обратно привозилось все нужное для обители. 
Из жизнеописаний св. Пахомия можно также заключить, что плели циновки и вили ве-
ревки не только те, кому это было назначено, но все, у кого оставалось время после вы-
полнения основного задания, — любая свободная минута заполнялась трудом, а плетение 
не требовало больших физических усилий и было занятием «для всех»26.

Число организованных по созданному Пахомием образцу общин быстро росло, к концу 
его жизни (ум. ок. 346–348) их стало не меньше 70. Разумеется, желающих переселиться 
в такой монастырь привлекала харизматическая личность основателя, уже тогда прославив-
шегося своими добродетелями и способностью творить чудеса. Но и жизнь сообща, с об-
щей трапезой, наделением каждого члена общины всем необходимым (necessaria), не тре-
бовавшая особенных аскетических подвигов, представлялась заманчивой — это был путь 
к Богу «для многих», т.е. для обычных людей. Следует, однако, заметить, что тогда, в IV в., 
мир за пределами монастыря смотрел на этот опыт крайне настороженно: слишком уж не-
похожими были такие общежития на окраинах поселений на колонии анахоретов в пусты-
не. Якобы после смерти Пахомия его ученики ездили к Антонию Великому, спросить его 
мнения о такой форме жизни, что можно рассматривать как стремление легитимировать ее 
авторитетом знаменитого отца-пустынника [5, с. 229]. 

Причина подобного неприятия трудящейся общины даже в христианских кругах оче-
видна: социальные установки. В основе античной рефлексии о социальных «сословиях» 
(ordines) лежало простое противопоставление богатый–бедный, общество делилось на тех, 
кто жил своим состоянием и мог посвятить время государственной деятельности или обще-
нию с музами, занятиям престижным, и тех, кто добывал свой хлеб каждодневным трудом. 
Физический труд оценивался однозначно негативно — как признак бедности или несво-
бодного состояния. Но именно к бедным (pauperes) обращается с «благой вестью» Христос 
[ибо их есть Царство Небесное (Мф. 5:3; Лк. 6:20)] и призывает мир учиться смирению 
по образу и подобию бедняков, которые смиренны, потому что вынуждены всем подчи-
няться (ср.: Мф. 11:29). И сам он был плотником (Мк. 6:3), среди его апостолов — ре-
месленники и рыбаки. Даже проповедь Евангелия уподобляется крестьянскому труду 

24 RP 60: Operantes nihil loquentur saeculare; sed aut meditabuntur ea quae scripta sunt, aut certe silebunt.
RP 59: …nec loquentur mutuo, sed unusquisque de Scripturis aliquid meditabitur.

25 RP 116: Quando farinam conspergunt aqua, et massam subigunt, nemo loquatur alteri. Mane quoque quando 
tabulis ad furnum vel ad clibanos deportant panes, simile habebunt silentium, et tantum de Psalmis et de Scripturis aliquid 
decantabunt.

26 RP 118, 119.



ВЕК

321

4 / 2025 ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX

Социальная и культурная история

жнецов (Мф. 9:37; Лк. 10:2) и виноградарей (Мф. 20:1 и сл.; 21:28). Впервые в истории 
христианство, обращаясь к трудящимся сословиям, изменило этическую оценку физиче-
ского труда. Однако и в IV в., и много позже в общественном сознании труд, трактуемый 
как «рабский», opus servile (ср.: Лев. 23:35), продолжал оставаться презренным занятием, 
уделом низов общества. В те времена люди, желавшие посвятить себя Богу, удалялись в пу-
стыню и становились анахоретами, проводя весь день в молитве и умерщвлении плоти по-
стами и бдениями. Именно так понималась тогда аскеза — полнейшее самоограничение, 
даже самоотвержение ради духовных целей и подражания Христу. Жизнь анахоретов была 
крайне сурова, а их бедность тотальна и примитивна, мало кто мог ее выдержать. Полное 
удаление от мира означало не только отказ от материального владения и   каких-либо мир-
ских занятий, тем более трудом, но и демонстративное систематическое пренебрежение по-
вседневными потребностями: ограничение питания и сна, безразличие к платью и гигиене. 
Неудивительно, что многие в течение короткого времени погибали от истощения и болез-
ней. Этот опыт и учитывал Пахомий, который тоже длительное время прожил отшельником 
в пустыне. В сохранившемся фрагменте коптской версии его жития (VI в.) рассказывается, 
что молва о его праведности привлекала к нему многих учеников. Они селились вблизи 
хижины аскета. Так сформировалась колония анахоретов. Чувствуя свою ответственность 
за этих людей и стремясь уберечь их, Пахомий попытался элементарно регламентировать 
их жизнь, предложив выращивать овощи и плести на продажу циновки, чтобы всегда иметь 
средства для пропитания и часть жертвовать в общее пользование для тех, кто не имел 
ничего. Но ученики, сообщает житие, отвечали ему лишь насмешками. В надежде вооду-
шевить их своим примером и «служить им, в соответствии с договором, который он за-
ключил с Господом», Пахомий сам подкармливал истощенных и ухаживал за больными. 
Но «когда они видели его смирение и отзывчивость ˂ …˃, относились к нему без уважения, 
даже с презрением», открыто противоречили, оскорбляли, отказывались от послушания 
и обращались с ним, как со слугой. В смятении Пахомий обратился к Богу за вразумлением 
и «после долгой молитвы осознал, что ему не остается ничего иного, кроме как изгнать 
[этих людей] силой» [2, т. II, с. 23 со ссылкой на: 6, с. 3–4 (Vita S)].

Реакция учеников Пахомия понятна: они ожидали от своего аввы того, что уже зна-
ли — созерцательной жизни под его духовным руководством, а он предлагал им занять-
ся тем, чем пристало заниматься лишь ничтожным беднякам. Как видим, самые усерд-
ные, казалось бы, христиане пребывают в плену устоявшихся социальных стереотипов. 
Общины Пахомия, которые жили не в отдаленных уголках пустыни, а рядом с городами 
и деревнями, участвовали в их жизни, торгуя на рынке или выполняя ремесленные зака-
зы, были своеобразным вызовом анахоретству, «другим путем» к спасению души. Этот 
путь не требовал сурового аскетического самоотвержения, а напротив, гарантировал 
крышу над головой, питание два раза в день, уход за больными — словом, все необхо-
димое, смотря по нужде каждого (Деян. 2:45), поэтому туда устремлялись в основном 
бедняки, нетрудоспособные старики, даже дети27. При Пахомии и его преемниках такие 
монастыри просуществовали в неизменном виде почти столетие и стали практически 
единственным в истории примером последовательной реализации апостольской уста-
новки в прямом смысле жить от труда рук своих. 

27 Иероним упоминает стариков и мальчиков, когда пишет о регламенте трапезы вечером: RP Prologus 5: Aliis 
diebus comedunt qui volunt post meridiem: et in coena similiter mensa ponitur, propter laborantes, senes, et pueros, aes-
tusque gravissimos. См. также: RP 166, 172. 



4 / 2025

322

ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX
ВЕК

ФУНДАМЕНТАЛЬНАЯ НАУКА — ВУЗАМ

Здесь следует, однако, оговориться, что во времена Пахомия идея подражания ие-
русалимской «апостольской» общине I в., где верующие живут как одно сердце и одна 
душа (Деян. 4:32), вместе молятся, трудятся и помогают нуждающимся, как элемент 
теологического обоснования общежительной формы организации монашества еще 
не имела распространения. Пахомий, вероятно, пришел к ней интуитивно, видя в общи-
не доступный путь спасения «для многих». Полагаю, успех пахомианских общин объ-
ясняется прежде всего тем, что люди, в них объединившиеся, изначально были бедны 
и организованный труд вел к ощутимому улучшению их положения: стандарт жизни 
мона ха IV в. был выше, чем у обычного египетского бедняка. Только Аврелий Августин 
и Иоанн Кассиан, изучавшие в конце столетия опыт Пахомия, связали его с заданным 
Священным писанием образцом из жизни первых христиан: У множества же уверовав-
ших было одно сердце и одна душа; и никто ничего из имения своего не называл своим, 
но всё у них было общее. ˂…˃ Не было между ними никого нуждающегося, ибо все, 
которые владели землями или домами, продавая их, приносили цену проданного и пола-
гали к ногам апостолов; и каждому давалось, в чем кто имел нужду (Деян. 4:32, 34–35). 
Хотя историки и сомневаются в том, что древнейшая христианская община была именно 
такой, этот фрагмент из новозаветных Деяний апостолов стал впоследствии ключевым 
для монашеской идеологии и многократно реципировался28. Августин, приняв крещение 
у Амвросия Медиоланского и возвратившись в Африку, в 90-е гг. IV в. основал несколько 
монашеских общин и дал им некое подобие правила (ordo disciplinae), а став епископом 
в Гиппоне Регии, сам поселился в монастыре вместе с городскими клириками, чтобы 
вести там «уставную жизнь» (vita regularis). Монах Кассиан после многолетнего знаком-
ства с монастырями Палестины и особенно Египта основал по их образцу в Марселе, где 
получил епископскую кафедру, мужской и женский монастыри (ок. 415–418). Так идея 
«общей жизни» (vita communis у Августина, coenobitae, koinos bios у Кассиана) по приме-
ру иерусалимской общины транслируется на Запад, и предпринимаются первые попытки 
ее реализации в новых условиях, чему немало способствовал перевод на латинский язык 
Правила Пахомия. 

С последней трети IV в. идеал религиозной аскезы стал привлекательным для приви-
легированных и образованных социальных слоёв во всей Римской империи, прежде всего 
в Риме, Милане, на островах Южной Италии, в городах Южной Галлии, где появляются 
первые монастыри, такие как основанный Мартином Турским Мармутье (372) или Го-
норатом — Лерин (410). В духовном смысле их основными принципами стали любовь 
к ближнему (caritas) и братство (fraternitas), а в практическом — совместное владение 
имуществом и распределение материальных благ по потребностям. Но при том, что сама 
идея аскетической жизни в удалении  от мира была позаимствована у восточного мона-
шества, западное монашество принципиально от него отличалось: это были аристократи-
ческие конвенты, и присутствие в них некоторого количества людей из низших сословий, 
в основном слуг и рабов, последовавших за своими хозяевами, общей картины не меняло 
[8, с. 39]. Передача имущества и земельных владений, на которых трудились зависимые 
работники (servi, coloni, mancipii), как условие вступления в монастырь изначально обе-
спечивала материальную базу для существования таких общин, так что необходимости 
«работать, чтобы есть» (классический признак бедности), как у пахомианского мона-

28 Основные точки зрения об исторических корнях и возникновении самого института монашества из аскезы 
анахоретов-пустынников или из пахомианских общежитий см.: [7].



ВЕК

323

4 / 2025 ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX

Социальная и культурная история

шества, у них не было. Однако физический труд уже стал отличительной чертой обще-
жительной модели монашества на Востоке, где он, можно сказать, маркировал переход 
от свободных колоний анахоретов к живущим по уставу и в подчинении аббату монасты-
рям, а потому на Западе нуждался в новом обосновании. 

Аврелий Августин первым в патристике дал теологическую интерпретацию необходи-
мости физического труда (labor opusque manuum) для монахов. Его трактат «О труде мона-
хов» (De opere monachorum, 400) [9] был написан по просьбе карфагенского епископа Авре-
лиана для увещевания тех, кто избегает всякого труда под предлогом молитвы или изучения 
Священного писания и живет от подаяния. Августин развенчивает распространенное тогда 
(и абсолютно «античное») понимание духовной деятельности как благородной альтернати-
вы физическому труду: «Кто хочет заниматься чтением, чтобы не работать, тот и чтению 
непослушен — ведь он не делает того, что там читает», тогда как через труд совершает-
ся «служение душе»29. Труд трактуется им как духовное упражнение, подобное молитве 
и посту. Он способствует очищению сердца и освобождению от страстей, предупреждает 
от грехов, в которые вводит человека праздность30. Пока руки монаха заняты, тот может 
славить Господа «сердцем и языком». Как форма аскетического самосовершенствования 
труд позволяет выработать главное качество христианина — смирение (humilitas). В тру-
де и смирении монахи уподобляются бедным, а через них — Христу, который уничижил 
Себя Самого, приняв образ раба (Флп. 2:7). Искупив грехи человечества своей жизнью, Он, 
будучи богат, обнищал ради вас, дабы вы обогатились (2 Кор. 8:9). Тогда как презрение 
к к труду под видом “духовности” — это скрытая гордыня (superbia), впоследствии глав-
ный из семи смертных грехов, которая ведет к падению: «Это не болезнь тела, а болезнь 
души»31. Труд, наконец, дает общине дополнительные средства к существованию и, следо-
вательно, независимость от окружающего мира и возможность помогать бедным из любви 
к ближнему (ср.: трудись, делая своими руками полезное, чтобы было из чего уделять нуж-
дающемуся. (Еф. 4:28)): «…не только в обители, но и за ее стенами ручной труд является 
похвальным; чтобы монастырь был подобен граду Божию в малом: и братья, непрерывно 
трудясь, были бы полезны себе и другим»32.

Как видим, свои главные аргументы Августин черпает из учительных посланий апо-
стола Павла. Труд «своими руками» и «в поте лица» (ср.: Быт. 3:19) — основной ис-
точник жизнеобеспечения первых христианских общин: даже доныне терпим голод 
и жажду, и наготу и побои, и скитаемся, и трудимся, работая своими руками (1 Кор. 
4:11–12). Апостолы трудились сами и требовали от верующих делать свое дело и рабо-
тать своими собственными руками, как мы заповедовали вам (1 Фес. 4:11). Второе По-
слание к фессалоникийской общине увенчивается самой, пожалуй, известной в истории 
теологемой о труде: если кто не хочет трудиться, тот и не ешь (2 Фес. 3:10). В XX в. 
ставшая крылатой фразой (Кто не работает, тот не ест), она превратилась не бо-
лее чем в сентенцию с выхолощенным смыслом, тогда как у Павла речь шла не о том, 
что едят только те, кто работает, а о разумном и справедливом распределении в общине, 

29 De opere monachorum. Cap. 7: Qui se lectioni volunt vacare, ut non operentur, ipsi lectioni contumaces existunt, 
quia non faciunt, quod ibi legunt.

30 De opere monachorum. Cap. 8, 12, 27, 36.
31 De opere monachorum. Cap. 36: Non corporis, sed mentis aegrotatio est.
32 De opere monachorum. Cap. 30: …nec solum in claustris, sed etiam extra claustra opus manuum factum 

est  laudabile; ut monasterium sit quasi civitas Dei in parvo: fratresque operantes continuo sibi et aliis sint utilitatis. 
Ср. также гл. 26, 28, 29 о помощи бедным.



4 / 2025

324

ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX
ВЕК

ФУНДАМЕНТАЛЬНАЯ НАУКА — ВУЗАМ

апостольском примере и подражании. Оба Послания к фессалоникийцам были написаны 
во вполне конкретных исторических условиях, когда предельно накалились эсхатологи-
ческие настроения: в эмоциональном ожидании близкого Второго пришествия Хрис-
та многие христиане забросили свои мирские занятия, заботясь только о душе, и стали 
жить от благотворительности единоверцев, тем самым обременяя и без того бедную 
общину (ср.: Но слышим, что некоторые у вас поступают бесчинно, ничего не дела-
ют и суетятся (2 Фес. 3:11)). На недопустимость такой ситуации и указывает апостол, 
призывая их жить тихо (1 Фес. 4:11) в преддверии конца света и ссылаясь на собствен-
ный пример: ...ибо мы не бесчинствовали у вас, ни у кого не ели хлеба даром, но зани-
мались трудом и работою ночь и день, чтобы не обременить кого из вас, не потому, 
чтобы мы не имели власти, но чтобы себя самих дать вам в образец для подражания 
нам. Ибо когда мы были у вас, то завещевали вам сие: если кто не хочет трудить-
ся, тот и не ешь (2 Фес. 3:7–10). Павел обосновывает труд как нравственный импера-
тив (не потому, чтобы мы не имели власти), означающий регулярное посильное уча-
стие каждого в обеспечении общины, у которой все общее и распределяется, смотря 
по  нужде каждого (Деян. 2:44, 45). Августин, несколько раз возвращаясь к коммента-
рию этого пассажа из Послания33, значительно усиливает этический момент, указывая 
на уставную норму жизни, требующую отказа от личных интересов: «Монахи, живя 
в монастыре по общему правилу (regula communis), должны служить Богу, а не себе»34. 
Правило накладывает на человека ограничения и обязательства, подчиняя его волю об-
щему укладу и формируя ощущение морального долженствования, которое не зависит 
от внешних условий и целей, но обладает внутренней ценностью, что отличает киновий-
ное монашество от индивидуальной аскезы и быта восточных еремитов. 

У Кассиана, пару десятилетий спустя, «труд своими руками» — уже неотъемлемая 
часть монашеского уклада. В пространном труде «О правилах общежительных мона-
стырей» (De coenobiorum institutis, ок. 420), замысленном как своего рода руководство 
для галльских монахов, тогда еще слабо организованных, он делится опытом египетских 
монастырей, насельники которых «настолько непрерывно упражняются в ручном тру-
де в своих кельях, что едва ли можно найти даже во время псалмопения или молитвы 
кого-нибудь без дела: настолько, что некоторые из них даже во время чтения не остав-
ляют трудиться руками, но, пока один читает вслух, другой, занимаясь тем, что умеет, 
усваивает смысл прочитанного слухом, не прерывая дела»35. И далее: «Они ни в коем 
случае не считают допустимым, чтобы тот, кто может трудиться, предавался безделью. 
И потому они настолько ненавидят праздность, что полагают ее не иначе как происком 
дьявола»36. Как и у Августина, у Кассиана физический труд — следствие общей этиче-
ской установки, ценностная идея, потому что не обусловлен ни нуждой, ни принуждени-
ем: «...никто не поставлен над другими, никто не приказывает и не повелевает, и никто 
не слушается повелений, но у всех одна жизнь в сообществе, одно правило, одно желание 
послушания, одинаковое стремление, единое суждение, ни у кого нет иной пищи, если 

33 De opere monachorum. Cap. 3, 4, 19, 30.
34 De opere monachorum. Cap. 14: Monachi, ut viventes in monasterio sub regula communi, Deo serviant, non sibi. 
35 De coenobiorum institutis. Lib. X. Cap. 24: Denique in tantum haec operatio manuum sine intermissione in cellis 

eorum exercetur, ut pene nullum otiosum etiam in tempore psalmorum vel orationis illic reperias: adeo ut quidam eorum 
etiam in ipsa lectione manuum non desistant ab opere, sed dum alius lectionem prosequitur, ipse aliud, quod noverit, mani-
bus exercens, sensum operis lectionis auribus haurit... Ср. также: Lib. I. Cap. 11; Lib. III. Cap. 1.

36 De coenobiorum institutis. Lib. X. Cap. 25 Nullo enim modo fi eri posse credunt, ut vacet otio, qui operari potest. Et 
ideo in tantum horrent otium, ut nihil aliud ei a diabolo contrahi putent. 



ВЕК

325

4 / 2025 ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX

Социальная и культурная история

не разделена со всеми, ни иной одежды, если не получена сообща»37. Идея общности 
в Боге, приходится повторить, подтверждается общностью имущества и личным вкладом 
каждого, взаимным служением, иначе монастырь утрачивает свои духовные основания, 
как у Августина: «Если они живут сообща, но не хотят иметь всего общего, что это, если 
не то, что монастырь становится городом нужды, а не святости?»38.

Таким образом, мотивированный религиозно и осмысленный в важнейших для хри-
стианина категориях смирения, братской любви и спасения, физический труд из эко-
номической необходимости превращается в ценностную установку специфической 
групповой культуры западного монашества — этическую норму, кодифицированную 
уставными предписаниями. К концу VI столетия в Европе насчитывалось уже более 
десятка монастырских уставов для отдельных обителей, среди них такие известные, 
как Правило Василия Великого в латинском переводе Руфина, Правило Цезария Арль-
ского, Правило Бенедикта и существенно повлиявшее на него Правило Учителя (Regula 
Magistri), Правило Колумбана и др. Они служили образцом и составляли письменный 
субстрат формирующейся нормативной традиции монашества, в которой требование 
ежедневного «труда своими руками» (operantur monachi manibus suis)39 включалось 
обычно в отдельный параграф (De opera manuum cotidiana; De opere manuum monacho-
rum) с относительно стандартной аргументацией из парафразированных фрагментов 
текстов Августина, Кассиана, посланий апостола Павла. Так успешный опыт монасты-
рей св. Пахомия, в патристике получивший обоснования апостольским наставлением 
работать своими собственными руками (1 Фес. 4:11) и возведенный к новозаветному 
образцу древнейшей христианской общины, лег в основу монашеской трудовой этики, 
в контексте которой впервые в истории само понятие «физический труд» (labor manuum, 
opus servile) утрачивает свой пейоративный характер и становится добродетелью.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ

1. Die Benediktus-Regel / B. Steidle (Hg.). Beuron, 1980 (4. Aufl.).
2. Bracht H. Das Vermächtnis des Ursprungs. Studien zum frühen Mönchtum. 2 Bde. Würzburg, 

1983– 1984 (2. Aufl.).
3. Hieronymus Stridonensis. Regula S. Pachomii // Patrologiae cursus completes. Series latina / 

J.-P. Migne (ed.). P., 1844. Vol. 23. Col. 0061–0086 D.
4. Angenendt A. Offertorium: Das mittelalterliche Messopfer. Münster, 2013.
5. Bracht H. Antonius und Pachomius // Askese und Möchtum in der Alten Kirche / K.S. Frank (Hg.). 

Darmstadt, 1975. S. 226–183.
6. Lefort L.Th. Les vies coptes de Saint Pachôme et de ses premiers successeurs. Louvain, 1943.
7. Эксле О.Г. Проблема возникновения монашества // Другие средние века: к 75-летию 

А.Я. Гуревича / под ред. И.В. Дубровского, С.В. Оболенской, М.Ю. Парамоновой. 
М.: Университетская книга, 2000. С. 358–364.

37 De coenobiorum institutis. Lib. I. Cap. 2: …nullus praeponitur alteri, nullus imperat aut iubet aut audit, quod 
iubeatur: sed, par communis consortii condicio, una cuiusque regula, una obedientiae voluntas, par affectus, par iudicium, 
nec alius cuiquam cibus, nisi pariter consumpserint, nec vestis alia, nisi communiter fuerit induta.

38 De opere monachorum. Cap. 18: Si communiter vivunt, et communiter habere non volunt, quid est hoc nisi ut 
monasterium sit civitas inopiae, non sanctitatis?

39 В целом физический труд монахов ограничивался их участием в работе на кухне, в рефектории и некоторыми 
формами самообслуживания в быту, при этом не исключалась и помощь прислуги из мирян (famuli), ей также по-
ручались все тяжелые работы и ведение монастырского хозяйства. Подробнее см.: [11].



4 / 2025

326

ПРЕПОДАВАТЕЛЬ XX
ВЕК

ФУНДАМЕНТАЛЬНАЯ НАУКА — ВУЗАМ

8. Frank K.S. Geschichte des christlichen Mönchtums. Darmstadt, 1993 (5. Aufl.).
9. Augustinus Hipponensis. De opere monachorum // Patrologiae cursus completes. Series latina. 

J.-P. Migne (ed.). P., 1841. Vol. 40. Col. 0547–0582.
10. Joannus Cassianus. De coenobiorum institutis libri duodecim // Patrologiae cursus completes. 

Series latina. J.-P.Migne (ed.). P., 1844. Vol. 49. Col. 0053A–0476B.
11. Арнаутова Ю.Е. Ранний этап формирования бенедиктинской трудовой этики (VI–IX вв.) // 

Электронный научно-образовательный журнал «История». 2025. Т. 16. Вып. 2 (148). 
URL: https://history.jes.su/s207987840034251-5-1/ (дата обращения: 15.09.2025).

REFERENCES

1. Die Benediktus-Regel; B. Steidle (Hg.). Beuron, 1980 (4. Aufl.).
2. Bracht H. Das Vermächtnis des Ursprungs. Studien zum frühen Mönchtum, 2 vol. Würzburg, 

1983–1984 (2. Aufl.).
3. Hieronymus Stridonensis. Regula S. Pachomii. Patrologiae cursus completes, series latina, 

ed. by J.-P. Migne. P., 1844, vol. 23, col. 0061–0086 D.
4. Angenendt A. Offertorium: Das mittelalterliche Messopfer. Münster, 2013.
5. Bracht H. Antonius und Pachomius. Askese und Möchtum in der Alten Kirche; K.S. Frank (Hg.). 

Darmstadt, 1975, pp. 226–183.
6. Lefort L.Th. Les vies coptes de Saint Pachôme et de ses premiers successeurs. Louvain, 1943.
7. Oexle O.G. Problema vozniknovenija monashestva [The Problem of the Emergence of 

Monasticism]. In: Drugie srednie veka : k 75-letiju A.Ja. Gurevicha; pod red. I.V. Dubrovskogo, 
S.V. Obolenskoi, M.Ju. Paramonovoi [Other Middle Ages: on the 75th Anniversary 
of A. Ya. Gurevich; ed. by I.V. Dubrovsky, S.V. Obolenskaya, M.Yu. Paramonova]. Moscow, 
Universitetskaja kniga, 2000, pp. 358–364. (in Russ.)

8. Frank K.S. Geschichte des christlichen Mönchtums. Darmstadt, 1993 (5. Aufl.).
9. Augustinus Hipponensis. De opere monachorum. Patrologiae cursus completes. series latina, 

ed. by J.-P. Migne. P., 1841. Vol. 40. Col. 0547–0582.
10. Joannus Cassianus. De coenobiorum institutis libri duodecim. Patrologiae cursus completes, 

series Latina, ed. by J.-P. Migne. P., 1844. Vol. 49. Col. 0053A–0476B.
11. Arnautova Yu.E. Rannij etap formirovanija benediktinskoj trudovoj etiki (VI–IX vv.) [The Early Stage 

of Formulation of Benedictine Work Ethic (6th–9th Centuries)], Elektronnyj nauchno-obrazovatelnyj 
zhurnal “Istorija” = The Journal of Education and Science “History”, 2025, vol. 16, No. 2 (148). 
Available at: https://history.jes.su/s207987840034251-5-1/ (accessed: 15.09.2025). (in Russ.)

Арнаутова Юлия Евгеньевна, доктор исторических наук, главный научный сотрудник, руководи-
тель, Отдел исторической антропологии и истории повседневности, Институт всеобщей исто-
рии, Российская академия наук, odysseus1989j@gmail.com 

Yulia Е. Arnautova, ScD in History, Chief Research Fellow, Head, Historical Anthropology and the History 
of Everyday Life Department, Institute of World History, Russian Academy of Sciences, 
odysseus1989j@ gmail.com 

Статья поступила в редакцию 10.10.2025. Принята к публикации 17.11.2025
The paper was submitted 10.10.2025. Accepted for publication 17.11.2025


